
AHMAD BIN HANBAL 

(Pemikiran Fikih dan Ushul Fikihnya) 

Oleh  

M a r z u k i 

  STAIN Datokarama Palu, Jurusan Syari’ah 

Abstract 

Ahmad bin Hanbal is popular not only as a faqih but 

also as a muhaddith. His authority on istimbath can be 

seen from his method of istimbath. He places the 

Qur’an and hadith as the main sources of law in his 

istimbath. In addition, he employs companions’ fatwa 

agreed upon by them. The reason for this is that 

companions are undoubtedly credible persons. Other 

sources of law he uses in his istimbath are hadith 

mursal and hadith dha’if, that is hadith of no tsiqah in 

some of its narrators. He also  employs such methods 

of istimbath as qiyas, ijma’, al-mashalih al-mursalah, 
istihsan, sad al-zari’ah, and  istihsab.  

Kata kunci :  Ahmad bin Hanbal, fikih, ushul fikih 

Pendahuluan  

Sosok Imam Ahmad dalam sejarah perkembangan fikih Islam 

menempati tempat tersendiri. Setidaknya ada tiga hal yang menarik 

dalam membahas pendiri mazhab Hanbal ini. Pertama, kontroversi 

dalam menempatkan posisinya dalam pembidangan ilmu. Apakah dia 

seorang muhaddis saja, atau juga seorang fakih; kedua, pengaruh 

hadis yang demikian besar dalam pemikiran fikih dan ushul fikihnya, 

sehingga mazhabnya dijuluki dengan mazhab fikih al-sunnah;  ketiga, 

kebijakannya melarang pencatatan fatwa-fatwanya, yang pada tingkat 

tertentu mengakibatkan kurang berkembangya mazhab fikihnya.  



Jurnal Hunafa Vol. 2 No. 2 Agustus 2005: 107-118 

 108 

Adapun masalah yang penulis coba angkat secara singkat adalah 

pemikiran fikih Ahmad dan metodologi fikih yang dipakainya dalam  

mengistimbatkan hukum dengan lebih dahulu memaparkan secara 

singkat latar belakang kehidupan Ahmad bin Hanbal.   

Biografi Singkat Imam Ahmad bin Hanbal  

Imam Ahmad bin Hanbal adalah seorang mujtahid besar, ahli 

hadis dan ahli fikih, pendiri mazhab Hanbali–mazhab keempat dalam 

khasanah pemikiran fikih Islam Sunni. Nama lengkapnya Abu 

Abdillah Ahmad bin Muhammad ibn Hanbal ibn Hilal ibn Asad al-

Syaibaniy al-Bagdady. Dia lebih dikenal dengan sebutan Ahmab ibn 

Hanbal. Penisbatan namanya kepada kakeknya-bukan kepada ayahnya 

mungkin karena kakeknya lebih terkenal daripada ayahnya. Baik dari 

jalur ayahnya, maupun dari jalur ibunya, Ahmad berasal dari 

keturunan Arab Bani Syaibany dari Kabilah Rabi'ah Adnaniyah. (al-

Qaththanm 1989: 239).  

Pada awalnya keluarga Ahmad tinggal di Basrah. Kemudian 

kakeknya pindah ke Khurasan menjadi wali Sarkhas pada masa 

Umayyah. Kakeknya kemudian terlibat dalam perjuangan bani Abbas 

merebut kekhalifahan dari tangan bani Umayyah. Ayah Ahmad aktif 

sebagai seorang tentara daulah Abbasiyah dan tinggal di Maru 

(Marwin). Ketika isterinya mengandung, Ahmad, dia pindah ke 

Bagdad. Di kota Bagdadlah Ahmad dilahirkan pada bulan Rabi'ul 

awal 164 H (Zahrah, t.th.: 451-452).  

Ahmad lahir dalam keluarga yang sederhana. Ayahnya 

meninggal dunia ketika Ahmad masih kecil, sehingga tanggung jawab 

pemelihraannya berada di pundak ibunya. Kesederhanaan hidup 

tidaklah menyurutkan tekad Ahmad untuk menuntut ilmu dan 

menempa diri. Ahmad mendapatkan pendidikan pertamanya di kota 

Baghdad. Kota Baghdad ketika itu adalah pusat perkembangan ilmu 

pengetahuan dan kebudayaan, di samping sebagai pusat pemerintahan 

daulah Abbasiyah, di kota tersebut terdapat pakar-pakar di bidang 

syari'ah, qiraat, tasawuf, bahasa, filsafat, dan sebagainya. Atas 

kemauan sendiri ditambah dengan dorongan dari keluarganya, Ahmad 

memilih menekuni bidang ilmu-ilmu agama, khususnya ilmu hadis 



                                                Marzuki, Ahmad bin Hanbal…  

 109 

dan fikih. Di samping itu, dia juga menghafal Alquran dan 

mempelajari ilmu-ilmu bahasa. Dia mendapati dua kecenderungan 

yang berkembang ketika itu, yaitu manhaj al-fiqh dan manhaj al-

hadis. Pada mulanya Ahmad mempelajari fikih ahl al-ra'yi dari al-

Qadhi Abu Yusuf, murid Imam Abu Hanifah. Tetapi tampaknya dia 

lebih cenderung mempelajari hadis, sehingga ketika berguru kepada 

Abu Yusuf, Ahmad lebih memperhatikan aspek hadisnya.  

Kecintaan Ahmad kepada hadis mendorongnya untuk 

melakukan rihlah (perjalanan) mencari hadis. Ahmad menemui 

syaikh-syaikh hadis di berbagai daerah untuk menerima 

periwayatan hadis. Dia mulai mempelajari hadis di Baghdad tahun 

179 H. Ketika masih berumur 15 tahun. Selama tujuh tahun dia 

menekuni hadis di kota ini dengan menemui  lebih dari 20 orang 

syaikh hadis, antara lain Hasyim ibn Basyir. Tahun 186 H, dia belajar 

ke Bashrah. Setahun kemudian dia pergi ke Hijaz. Selanjutnya dia 

melakukan perjalanan lagi ke Bashrah, Kufah, Hijaz dan Yaman. 

Tercatat sebanyak lima kali Ahmad berkunjung ke Bashrah dan lima 

kali pula ke Hijaz. Ketika pergi ke Mekah, Ahmad bertemu untuk 

pertama kalinya dengan Imam Syafi'i dan Ahmad langsung berguru 

kepadanya tentang fikih dan ushul fikih. Pertemuan selanjutnya 

antara mereka terjadi ketika Syafi'i berkunjung ke Baghdad. (Ismail, 

1985: 342; Qaththan, 1989: 240-241; Zahrah, t.th.: 253–254).  

Setelah setahun menuntut ilmu dan memiliki perbendaharaan 

ilmu yang kaya, terutama tentang hadis dan fikih, Ahmad mendirikan 

majelis sendiri di kota Baghdad ketika usianya telah mencapai 40 

tahun. Dia mulai berijtihad sendiri, mengeluarkan fatwa dan mengajari 

murid-muridnya. Batas usia 40 tahun dipandangnya sebagai ukuran 

kematangan pribadi dan pengetahuan seseorang. Rasulullah saw. 

diangkat menjadi rasul ketika berumur 40 tahun dan Imam Abu 

Hanifah mulai mendirikan majelis sendiri setelah mencapai usia 

tersebut. Meskipun demikian bukan berarti Ahmad sama sekali tidak 

mengeluarkan fatwa dan mengajarkan ilmu sebelum berumur 40 

tahun. Dia telah juga melakukan kegiatan tersebut secara terbatas dan 

tanpa mendirikan majelis sendiri. (Zahra, t.th.: 458).  



Jurnal Hunafa Vol. 2 No. 2 Agustus 2005: 107-118 

 110 

Di dalam menuntut dan mengajarkan ilmu, Ahmad lebih percaya 

kepada dan mengandalkan catatan dibandingkan dengan hafalan, 

meskipun semua orang mengakui kekuatan daya hafalannya. Para 

muridnya dilarang menulis hadis kecuali setelah dipastikan berasal 

dari catatannya. (Dahlan, 1996: 55). Akan tetapi Ahmad melarang 

mencatat fatwa-fatwanya dan fatwa-fatwa orang lain. Kebijakan 

Ahmad ini mungkin sebagai sikap hati-hati terhadap banyaknya 

paham dan fatwa yang menyimpang ketika itu. Oleh karena itu, tidak 

ada koleksi fatwa Ahmad yang ditulis sendiri maupun yang didiktekan 

kepada muridnya.  

Di samping menghasilkan karya di bidang fikih dan hadis, Imam 

Ahmad juga menyampaikan pemikiran-pemikiran di bidang lain 

seperti di bidang aqidah dan politik. Pemikiran dan pendiriannya 

tentang Alquran sebagai kalam Allah yang qadim menyebabkan dia 

disiksa dan dipenjara pada masa pemberlakukan mihnah pada masa 

khalifah al-Ma'mun, al-Mu'tashim, dan al-Watsiq. Ketiga khalifah itu 

menyetujui pendapat Mu'tazilah tetang kemakhlukan Alquran dan 

memaksakan pendapatnya kepada umat Islam, terutama para qadhi  

dan ulama (Ismail, 1985: 342: 343).                

Fikih Ahmad bin Hanbal dan Metode Itimbath Hukumnya  

Meskipun Imam Hanbal banyak membahas dan mengeluarkan 

fatwa dalam bidang fikih  ,tidak ditemukan kitab-kitab fikih orisinil 

karya Imam Ahmad. Imam Ahmad memang tidak membukukan 

fatwa-fatwa fikihnya dan tidak pula mendiktekan fatwa-fatwa tersebut 

kepada murid-muridnya. Ini adalah kebijakan dan prinsip Ahmad. 

Suatu ketika seseorang yang hadir dalam majelis Ahmad mencatat 

fatwa-fatwanya. Ahmad berkata: "Jangan kamu tulis pendapatku. Bisa 

saja aku berpendapat pada hari ini, lalu aku ubah besok". (al-Jundi, 

1970: 279). Warisan fikih Imam Ahmad diperoleh melalui aktivitas 

para murid dan pengikutnya yang diyakini sebagai presentasi dari 

pemikiran fikih Imam Ahmad.  

Pemikiran fikih Imam Ahmad sangat dipengaruhi oleh 

kedalaman pengetahuannya tentang hadis. Hadis menempati posisi 

sentral, di samping Alquran dalam mazhab fikihnya. Dia menentang 



                                                Marzuki, Ahmad bin Hanbal…  

 111 

keras pendapat yang  berdasarkan kepada Alquran semata dengan 

mengabaikan hadis. Tetapi bukan berarti Imam Ahmad bersikap 

pesimis dalam menerima hadis. Hadis-hadis diseleksinya dengan 

ketat, terutama hadis-hadis hukum. Hadis-hadis yang tidak berkaitan 

langsung dengan masalah hukum, dia memperlonggar seleksi 

penerimaannya. Imam Ahmad dapat menerima hadis dha’if sebagai 

hujjah dalam masalah fadha'il al-'amal, selama kedhaifannya bukan  

karena perawinya pembohong. (Dahlan, 1996: 513). Abdul Wahab, 

salah seorang murid Imam Ahmad, menggambarkan keluasan 

pengetahuan Ahmad tentang hadis dan intensitas penggunaan hadis 

dalam fatwa-fatwa Imam Ahmad dengan berkata: "Saya belum pernah 

melihat orang seperti Ahmad. Dia ditanya mengenai 60.000 masalah, 

lalu dia jawab dengan haddatsana … ahkbarana…." (al-Jundi, 1970, 

254). Maksudnya Ahmad menjawab semua masalah tersebut dengan 

memakai hadis.  

Karena keteguhan dan  intensitas Ahmad menggunakan hadis, 

maka mazhab fikihnya dikenal dengan mazhab fikih al-sunnah. (al-

Qaththan, 1989: 245). 

Ahmad berprinsip bahwa fatwa harus berdasarkan dalil-dalil 

yang bisa diterima dan dipertanggungjawabkan. Dia menentang fatwa 

tanpa dasar yang kuat atau fatwa yang berdasarkan pemikiran saja. 

Ahmad menasihati murid-muridnya: :jauhilah memsberi fatwa dalam 

masalah yang tidak ada tuntutannya". Abu Bakar al-Marwazy –murid 

Ahmad–pernah menanyakan suatu masalah yang belum jelas bagi 

Ahmad sendiri. Ahmad secara terus terang menjawab: "saya belum 

mengetahui". (al-Jundi, 1970: 271).  

Ahmad memiliki metode sendiri dalam menginstimbathkan 

hukum. Metodologi fikih Ahmad dapat disarikan dari fatwa-fatwa 

fikih yang disampaikan murid dan pengiktunya. Ibnu Qayyim dalam 

kitabnya I'lam al-Muqqi'in menjelaskan lima dalil yang menjadi dasar 

istimbath hukum Ahmad,  yakni 1) Nash (Alquran dan Sunnah 

marfu'ah), 2) Fatwa sahabat yang tidak ada perselisihan di antara 

mereka, 3) Fatwa sahabat yang diperselisihkan di antara mereka, 4) 

Hadis Mursal dan hadis dha'if, dan 5) Qiyas. Dalil-dalil tersebut 

digunakan dengan urutan prioritas.  



Jurnal Hunafa Vol. 2 No. 2 Agustus 2005: 107-118 

 112 

Nash Alquran dan Sunnah 

Alquran dan Sunnah disebutkan secara bersamaan dan pada 

tempat yang sejajar di peringkat pertama urutan sumber dan dalil 

hukum. Keduanya mempunyai hubungan timbal balik yang erat. 

Kehujjahan sunnah ditetapkan melalui aqidah, sementara itu sunnah 

sendiri merupakan penjelasan bagian Alquran. Meskipun demikian 

pada hakekatnya sunnah ditempatkan pada peringkat kedua.  

Apabila Ahmad menemukan nash dalam Alquran atau sunnah, 

maka ditetapkan hukum berdasarkan dalil tersebut. Dia tidak 

mempertimbangkan dalil lain yang mungkin memiliki perbedaan 

dalam penunjuk hukum dengan nash-nash tersebut, meski berupa 

fatwa sahabat sekalipun. Misalnya, Ahmad tidak menerima fatwa 

Mu'az bin Jabal dan Mua'awiyah yang membolehkan seorang muslim 

mewarisi harta orang kafir, sebab bagi Ahmad sudah cukup jelas dan 

shahih hadis yang melarang hubungan kewarisan antara muslim dan 

kafir karena perbedaan agama (Musa, 1953: 167).  

Fatwa Sahabat 

Apabila para sahabat mengeluarkan fatwa tentang suatu masalah 

hukum dan tidak terdapat perbedaan pendapat di antara mereka, maka 

Ahmad menerimanya sebagai sumber dan dalil hukum setelah al-

Qur'an dan Sunnah. Meskipun tidak terdapat perbedaan pendapat, 

Ahmad tidak menyebutnya sebagai ijmak. Ahmad lebih suka 

menyebutnya dengan fatwa sahabat.  (Qaththan, 1989, 245). 

Ketika Ahmad tidak menemukan fatwa sahabat seperti di atas, 

Ahmad mencari  fatwa yang diperselisihkan di kalangan sahabat 

dengan memiliki fatwa yang lebih sesuai dengan Alquran dan 

Sunnah. Pada hakekatnya Ahmad juga memakai fatwa tabi'in apabila 

tidak ditemukan fatwa yang dikemukakan sahabat. (Zahra, t th.: 492).  

Hadis Mursal dan Hadis Dha'if 

Dalil dan sumber hukum selannjutnya menurut Ahmad adalah 

hadis mursal dan hadis dha'if. Ahmad membagi tingkatan hadis 

ditinjau dari kualitas perawinya kepada hadis shahih dan hadis dha'if. 



                                                Marzuki, Ahmad bin Hanbal…  

 113 

Hadis dha'if yang dimaksud Ahmad tidak sama dengan hadis dha'if 

dalam pengertian ilmu hadis yang membagi hadis kepada, hasan dan 

dha'if. Hadis dha'if versi Ahmad dapat dikelompokkan kepada hadis 

Hasan dalam kategorisasi hadis dalam ilmu hadis dewasa ini (Kholil, 

1955: 212). Menurut Ibnu Qayyim, sebagaimana dikutip oleh Abu 

Zahra, hadis dha'if pada versi Ahmad bukanlah hadis bathil atau hadis 

mungkar. Pada hadis tersebut tidak ada kerusakan pada periwa-

yatannya sehingga tidak boleh dijadikan dalil hukum. Hadis dha'if 

yang dimaksud adalah hadis yang perawi-perawinya tidak sampai 

kepada derajat tsiqah dan tidak pula jatuh kepada iltiham 

(rusak/jelek). Sedangkan hadis mursal adalah hadis yang tidak 

disebutkan perawinya pada tingkat sahabat. (Zahrah, t.th.: 492).  

Qiyas 

Apabila Ahmad tidak menemukan dalil hukum dalam Alquran 

Sunnah, fatwa sahabat dan tabi'in, serta hadis mursal dan hadis 

dha'if, maka Ahmad menggunakan qiyas. Penggunaan qiyas ini 

dilakukan dalam keadaan terpaksa, dalam arti tiada dalil-dalil lain 

seperti yang disebut di atas.  

Di samping menggunakan ke lima dalil dan sumber hukum yang 

dijelaskan Ibnu Qayyim di atas, menurut Abu Zahra, Imam Ahmad 

juga menggunakan dalil atau sumber lain seperti ijmak, al-mashalih, 

istishlah, zara'i dan istishlah. Abu Zahra mencoba mengemukakan 

pandangan Imam Ahmad dalam penggunaan dalil-dalil dan sumber-

sumber hukum tersebut. (Zahrah, t.th.: 495-499).  

Ijmak 

Ijmak merupakan kesepakatan para mujtahid dalam suatu masa 

tentang suatu hukum syarah berdasarkan dalil-dalil dari Alquran dan 

Sunnah (dan juga qiyas menurut sebagian fuqaha'). Ijmak dari segi 

lapangan hukumnya terbagi dua. Pertama, ijmak tentang dasar-dasar 

kewajiban seperti jumlah raka'at salat, puasa dan haji. Barang siapa 

yang mengingkari ijmak ini berarti mengingkari masalah-masalah 

agama yang harus diketahui secara pasti dan berarti telah keluar dari 



Jurnal Hunafa Vol. 2 No. 2 Agustus 2005: 107-118 

 114 

Agama; kedua, Ijmak di luar masalah-masalah di atas seperti ijmak 

para sahabat tentang kewajiban membunuh orang yang murtad.  

Ahmad membagi ijmak kepada dua, pertama, ijmak al-'ulya, 

yaitu ijmak para sahabat. Ijmak ini bisa dijadikan hujjah karena sesuai 

dengan Alquran dan sunnah shahihah, sebab tidak mungkin para 

sahabat mengingkari sunnah sahihah, sedangkan mereka adalah 

perawi-perawi; kedua adalah pendapat yang masyhur yang tidak 

diketahui ada yang menyalahinya, sehingga disebutkan dengan istilah 

"ijma". Ahmad menolak pemberian istilah ijmak terhadap kategori 

kedua ini, sebab bila kemudian diketahui ada pendapat yang berbeda, 

maka batallah statusnya sebagai ijmak. Tentang hal ini, putra Ahmad–

Abdullah–menyampaikan ucapan Ahmad: "Siapa yang mendakwakan, 

terjadinya ijmak, maka dia telah berdusta. Sesungguhnya tabiat 

manusia adalah berbeda pendapat. Ada pendapat yang diketahui dan 

ada pula yang belum diketahui oleh seseorang. Untuk itu bila ditemui 

kesamaan pendapat yang masyhur, hendaklah katakan "Saya belum 

mengetahui ada pendapat yang menentangnya".  

Al-Mashalih 

Yang dimaksud adalah al-mashalih al-mursalah, yakni kemash-

lahatan yang tidak ditemukan dalilnya dalam Alquran maupun sunnah.  

Ahmad menerima al-mashalih al-mursalah sebagai dalil hukum, 

sebab menurutnya para sahabat juga menggunakannya. Ahmad 

banyak menggunakan mashlah dalam masalah al-siyasah al-

syar'iyyah, misalnya memperberat hukuman bagi orang yang 

meminum minuman keras pada siang hari di bulan Ramadan. 

Kalangan Hanabilah mengikuti sikap Ahmad ini. Mereka antara lain 

berfatwa bolehnya memakan pemilik rumah untuk menampung tuna 

wisma jika rumah tersebut memungkinkan untung menampung tuna 

wisma  tersebut. 

Menurut Abu Zahra, al-mashlahah al-muraslah yang diambil 

Ahmad sebagai dalil hukum pada dasarnya termasuk ke dalam bab 

qiyas yang telah diperluas maknanya. Al-mashlahah al-mursalah di 

qiyaskan kepada al-mashlah al-mu'tabarah pada fikih Islam umum 

yang tercakup dalam keseluruhan nash, bukan dalam suatu nash 



                                                Marzuki, Ahmad bin Hanbal…  

 115 

tertentu. Oleh sebab itu, penggunaannya sebagai dalil hukum 

dikemudiankan dari hadis mursal dan hadis dha'if serta hanya 

digunakan dalam keadaan terpaksa.  

I s t i h s a n 

 Istihsan dalam mazhab Hanafi adalah penerapan hukum 

terhadap suatu masalah yang belum ada hukumnya dengan mencari 

bandingannya dalam dalil Alquran, sunnah, ijmak atau hukum darurat 

dengan cara berpaling dari qiyas zhahir (nyata) kepada qiyas aqwa 

(lebih kuat). Menurut Abu Zahrah, tidak mungkin Ahmad menolak 

istihsan, sebab proses pengambilan hukumnya tetap berdasarkan nash, 

ijmak atau tunduk kepada hukum darurat.  

Jika ditinjau dari mazhab Maliki, istihsan termasuk cara 

pengambilan hukum berdasarkan mashlahah dengan cara berpaling 

dari kaedah yang sudah tetap. Menurut Abu Zahrah, karena Ahmad 

juga menerima mashlahah sebagai dalil hukum maka tidak mungkin 

mereka menentang istihsan.  

Al-Zari'ah 

Zari'ah berarti washilah, yaitu atau perantara yang menghasilkan 

dan menyebabkan terwujudnya suatu perbuatan hukum tertentu. 

Menurut Ahmad dan pengikutnya, bilamana Syari' memerintahkan 

sesuatu, berarti juga memerintahkan wasilahnya. Begitu pula bila 

Syari' melarang sesuatu, berarti melarang wasilahnya. Dengan 

demikian zari'ah memainkan peranan penting dalam pertimbangan 

hukum mazhab Hanbali.  

I s t i s h a b 

Istihsab adalah melanjutkan pemberlakuan hukum yang sudah 

ditetapkan sampai ada dalil yang merubahnya.  

Mazhab Hanbali menggunakan dalil ini dalam istimbath hukum. 

Misalnya mereka menggunakan kaidah fikih dalam masalah-masalah 

aqad, syarat dan lain-lain.                       



Jurnal Hunafa Vol. 2 No. 2 Agustus 2005: 107-118 

 116 

Perkembangan Fikih Mazhab Hanbali  

Sebagaimana telah dikemukakan, Ahmad tidak membukukan 

fatwa-fatwa fikihnya. Namun demikian, bukan berarti tidak ada karya 

tulis yang diterima dari Ahmad. Ada beberapa kitab yang dikarang 

atau dinisbatkan kepada Ahmad,  antara lain; Musnad, Tafsir al-

Qur'an, al-Nasikh wa al-Mansukh, al-Muqaddam wa al-Muakhkhar, 

al-Qur'an, Jawabat al-Qur'an, al-Tarikh, Manasik al-Kabir, Manasik 

al-Shagir, Tasauf al-Rasul, al-'Illah dan al-Sholah.  

Oleh  karena minimnya warisan tertulis fikih Ahmad, maka 

penyebaran mazhab Hanbali lebih banyak dilaksanakan melalui 

kegiatan para murid dan pengikutnya. Di antara Ahmad yang berjasa 

benar dalam pengembangan dan penyebaran mazhab Hanbali adalah 

antara lain Shaleh dan Abdullah bin Ahmad ibn Hanbal. Ahmad ibn 

Muhammad ibn Hani' Abu Bakar al-Atsran, Abd. Malik ibn Hajjaj Abu 

Bakar al-Marwazi, Harab ibn Ismail al-Handhali al-Kirmani, dan 

Ibrahim ibn Ishaq al-Harbi. Pada generasi selanjutnya muncul dua  

orang pengikut Ahmad, yaitu Umar ibn al-Husein al-Khiraqi dan Abd 

al-Aziz bin Ja'far Ghulan al-Kallal. Al-Khalal inilah yang paling 

berjasa mengodifikasi dan menyebarkan fikih mazhab Hanbali (Al-

Shiddiqie, 1973: 284: 287). Al-Khallal menulis koleksi fikih mazhab 

Hanbali dalam suatu kitab berjudul al-Jami' al-Kabir. Kitab ini terdiri 

dari 20 Juz. (Sirry, 1995: 121). Sayangnya, kitab ini masih dalam 

bentuk manuskrip dan sekarang tersimpan di perpustakaan di 

Inggris. Kitab mazhab Hanbali yang terkenal lainnya adalah 

Mukhtasar al-Khiraqi, karya Abu Qasim Umar ibn Husen ibn Hanbal. 

Buku ini banyak disyarah para ulama, antara lain kitab syarah ibn 

Qudamah berjudul al-Mughni. (Dahlan, 1996: 516).     

Ahmad, sesuai dengan tempat lahir kediamannya, menjadikan 

Baghdad sebagai basis pengajaran dan penyebaran mazhabnya. Di 

kota yang terkenal dengan  kecenderungan terhadap aliran ra'yi ini, 

Ahmad justru menyebabkan fikih yang berorientasi kepada hadis. 

Oleh sebab itu wajar jika pengikut mazhab Hanbali tidak begitu 

banyak. Dari Baghdad, mazhab ini berkembang ke Syam dan Mesir. 

Pada saat itu mazhab Hanbali sekarang tersebar di Jazirah Arab, 



                                                Marzuki, Ahmad bin Hanbal…  

 117 

Palestina, Syiria, dan Iraq. Jumlah total penganutnya sekitar 10 juta 

orang menurut perhitungan tahun 1988. (Yanggo, 1997: 145-146).                          

Penutup  

Sosok Imam Ahmad sebagai seorang Muhaddis dan sekali fakih 

tidak dapat dipungkiri. Kitab al-Musnad menjadi bukti monumental 

kepakarannya di bidang hadis. Sedangkan keahliannya di bidang fikih 

dapat ditelusuri terutama dari kegiatan para murid dan pengikutnya 

yang sangat berjasa mengumpulkan, mereformulasi, mengodifikasi 

dan mengembangkan fatwa-fatwa fikih Imam Ahmad.  

Pemikiran fikih Imam Ahmad sangat dipengaruhi oleh hadis dan 

keluasan pengetahuannya tentang hadis. Hal ini terlihat jelas dari 

penempatan posisi hadis dalam ushul fikihnya dan intensitas 

penggunaan hadis dan fatwa-fatwanya. Oleh sebab itu corak 

pemikiran fikih Ahmad Ibn Hanbal disebut juga dengan fikih sunnah.  

 

Daftar Pustaka  

Dahlan, Abdul Azis (ed.). 1996. Ensiklopedi Hukum Islam. Jilid I-II. 

Cet. I Jakarta: PT. Ichtiar Baru Van Hoeve.  

Ismail, Sya'ban Muhammad. 1995. al-Tasyri al-Islami: Mashadiruhu 

wa Athwaruhu. Kairo Maktabah al-Nahdhah al-Mishriyah.  

Jundi, Abd. Al-Halim. 1970. Ahmad Ibn Hanbal Imam Ahl al-Sunnah. 

Uni Emirat Arab. Al-majlis al-A'la li Syuun al-Islamyyah.  

Kholil, Munawar. 1995. Empat Serangkai Imam Mazhab. Jakarta: 

Bulan Bintang.  

Musa, Muhammad Yusuf. 1953. al-Madkhal li al-Dirasah al-Fiqh al-

Islamy. Misra: Dar al-Ma'ari   

Qaththan, Manna' Kholil. 1989. al-Tasyri wa al-Fiqh fi al-Islamy: 

Tarikhan wa Manhajan: Misra; Dar al-Maarif.        

Sayis, Muhammad Ali. t.th. Tarikh al-Fiqh al-Islamy. Mesir: Matba'ah 

Muhammad al-Shabih.     



Jurnal Hunafa Vol. 2 No. 2 Agustus 2005: 107-118 

 118 

Shiddiqie, TM.  Hasbi, 1973, Pokok-pokok Pegangan Imam Mazhab 

dalam Membina Hukum Islam. Jilid I Cet. I, Jakarta: Bulan 

Bintang.  

Sirry, Mun'im A, 1995. Sejarah Fiqh Islam. Sebuah Pengantar. Cet. I 

Surabaya: Risalah Gusti.  

Yanggo, Huzaemah Tahido. 1997. Pengantar Perbandingan Mazhab. 

Cet. I; Jakarta: Logos.  

Zahrah, Muhammad Abu. t.th. Tarikh al-Mazahib al-Islamiy fi al-

Siyasah wa al-Aqiqah wa Tarikh al-Mazahib al-Fiqhiyyah. 

Kairo: Dar al-Fikr al-Araby.                  


