AHMAD BIN HANBAL
(Pemikiran Fikih dan Ushul Fikihnya)

Oleh

Marzuki
STAIN Datokarama Palu, Jurusan Syari’ah

Abstract

Ahmad bin Hanbal is popular not only as a fagih but
also as a muhaddith. His authority on istimbath can be
seen from his method of istimbath. He places the
Qur’an and Aadith as the main sources of law in his
istimbath. In addition, he employs companions’ fatwa
agreed upon by them. The reason for this is that
companions are undoubtedly credible persons. Other
sources of law he uses in his istimbath are hadith
mursal and hadith dha’if, that is hadith of no tsigah in
some of its narrators. He also employs such methods
of istimbath as qiyas, jjma’, al-mashalih al-mursalah,
istihsan, sad al-zari’ah, and istihsab.

Kata kunci : Ahmad bin Hanbal, fikih, ushul fikih

Pendahuluan

Sosok Imam Ahmad dalam sejarah perkembangan fikih Islam
menempati tempat tersendiri. Setidaknya ada tiga hal yang menarik
dalam membahas pendiri mazhab Hanbal ini. Pertama, kontroversi
dalam menempatkan posisinya dalam pembidangan ilmu. Apakah dia
seorang muhaddis saja, atau juga seorang fakih; kedua, pengaruh
hadis yang demikian besar dalam pemikiran fikih dan ushul fikihnya,
sehingga mazhabnya dijuluki dengan mazhab fikih al-sunnah; ketiga,
kebijakannya melarang pencatatan fatwa-fatwanya, yang pada tingkat
tertentu mengakibatkan kurang berkembangya mazhab fikihnya.



Jurnal Hunafa Vol. 2 No. 2 Agustus 2005: 107-118

Adapun masalah yang penulis coba angkat secara singkat adalah
pemikiran fikih Ahmad dan metodologi fikih yang dipakainya dalam
mengistimbatkan hukum dengan lebih dahulu memaparkan secara
singkat latar belakang kehidupan Ahmad bin Hanbal.

Biografi Singkat Imam Ahmad bin Hanbal

Imam Ahmad bin Hanbal adalah seorang mujtahid besar, ahli
hadis dan ahli fikih, pendiri mazhab Hanbali-mazhab keempat dalam
khasanah pemikiran fikih Islam Sunni. Nama lengkapnya Abu
Abdillah Ahmad bin Muhammad ibn Hanbal ibn Hilal ibn Asad al-
Syaibaniy al-Bagdady. Dia lebih dikenal dengan sebutan Ahmab ibn
Hanbal. Penisbatan namanya kepada kakeknya-bukan kepada ayahnya
mungkin karena kakeknya lebih terkenal daripada ayahnya. Baik dari
jalur ayahnya, maupun dari jalur ibunya, Ahmad berasal dari
keturunan Arab Bani Syaibany dari Kabilah Rabi‘ah Adnaniyah. (al-
Qaththanm 1989: 239).

Pada awalnya keluarga Ahmad tinggal di Basrah. Kemudian
kakeknya pindah ke Khurasan menjadi wali Sarkhas pada masa
Umayyah. Kakeknya kemudian terlibat dalam perjuangan bani Abbas
merebut kekhalifahan dari tangan bani Umayyah. Ayah Ahmad aktif
sebagai seorang tentara daulah Abbasiyah dan tinggal di Maru
(Marwin). Ketika isterinya mengandung, Ahmad, dia pindah ke
Bagdad. Di kota Bagdadlah Ahmad dilahirkan pada bulan Rabi'ul
awal 164 H (Zahrah, t.th.: 451-452).

Ahmad lahir dalam keluarga yang sederhana. Ayahnya
meninggal dunia ketika Ahmad masih kecil, sehingga tanggung jawab
pemelihraannya berada di pundak ibunya. Kesederhanaan hidup
tidaklah menyurutkan tekad Ahmad untuk menuntut ilmu dan
menempa diri. Ahmad mendapatkan pendidikan pertamanya di kota
Baghdad. Kota Baghdad ketika itu adalah pusat perkembangan ilmu
pengetahuan dan kebudayaan, di samping sebagai pusat pemerintahan
daulah Abbasiyah, di kota tersebut terdapat pakar-pakar di bidang
syari‘ah, giraat, tasawuf, bahasa, filsafat, dan sebagainya. Atas
kemauan sendiri ditambah dengan dorongan dari keluarganya, Ahmad
memilih menekuni bidang ilmu-ilmu agama, khususnya ilmu hadis



Marzuki, Ahmad bin Hanbal...

dan fikih. Di samping itu, dia juga menghafal Alquran dan
mempelajari ilmu-ilmu bahasa. Dia mendapati dua kecenderungan
yang berkembang ketika itu, yaitu manhaj al-figh dan manhaj al-
hadis. Pada mulanya Ahmad mempelajari fikih ahl al-ra'yi dari al-
Qadhi Abu Yusuf, murid Imam Abu Hanifah. Tetapi tampaknya dia
lebih cenderung mempelajari hadis, sehingga ketika berguru kepada
Abu Yusuf, Ahmad lebih memperhatikan aspek hadisnya.

Kecintaan Ahmad kepada hadis mendorongnya untuk
melakukan rihlah (perjalanan) mencari hadis. Ahmad menemui
syaikh-syaikh hadis di berbagai daerah untuk menerima
periwayatan hadis. Dia mulai mempelajari hadis di Baghdad tahun
179 H. Ketika masih berumur 15 tahun. Selama tujuh tahun dia
menekuni hadis di kota ini dengan menemui lebih dari 20 orang
syaikh hadis, antara lain Hasyim ibn Basyir. Tahun 186 H, dia belajar
ke Bashrah. Setahun kemudian dia pergi ke Hijaz. Selanjutnya dia
melakukan perjalanan lagi ke Bashrah, Kufah, Hijaz dan Yaman.
Tercatat sebanyak lima kali Ahmad berkunjung ke Bashrah dan lima
kali pula ke Hijaz. Ketika pergi ke Mekah, Ahmad bertemu untuk
pertama kalinya dengan Imam Syafi'i dan Ahmad langsung berguru
kepadanya tentang fikih dan ushul fikih. Pertemuan selanjutnya
antara mereka terjadi ketika Syafi'i berkunjung ke Baghdad. (Ismail,
1985: 342; Qaththan, 1989: 240-241; Zahrah, t.th.: 253-254).

Setelah setahun menuntut ilmu dan memiliki perbendaharaan
ilmu yang kaya, terutama tentang hadis dan fikih, Ahmad mendirikan
majelis sendiri di kota Baghdad ketika usianya telah mencapai 40
tahun. Dia mulai berijtihad sendiri, mengeluarkan fatwa dan mengajari
murid-muridnya. Batas usia 40 tahun dipandangnya sebagai ukuran
kematangan pribadi dan pengetahuan seseorang. Rasulullah saw.
diangkat menjadi rasul ketika berumur 40 tahun dan Imam Abu
Hanifah mulai mendirikan majelis sendiri setelah mencapai usia
tersebut. Meskipun demikian bukan berarti Ahmad sama sekali tidak
mengeluarkan fatwa dan mengajarkan ilmu sebelum berumur 40
tahun. Dia telah juga melakukan kegiatan tersebut secara terbatas dan
tanpa mendirikan majelis sendiri. (Zahra, t.th.: 458).

109



Jurnal Hunafa Vol. 2 No. 2 Agustus 2005: 107-118

Di dalam menuntut dan mengajarkan ilmu, Ahmad lebih percaya
kepada dan mengandalkan catatan dibandingkan dengan hafalan,
meskipun semua orang mengakui kekuatan daya hafalannya. Para
muridnya dilarang menulis hadis kecuali setelah dipastikan berasal
dari catatannya. (Dahlan, 1996: 55). Akan tetapi Ahmad melarang
mencatat fatwa-fatwanya dan fatwa-fatwa orang lain. Kebijakan
Ahmad ini mungkin sebagai sikap hati-hati terhadap banyaknya
paham dan fatwa yang menyimpang ketika itu. Oleh karena itu, tidak
ada koleksi fatwa Ahmad yang ditulis sendiri maupun yang didiktekan
kepada muridnya.

Di samping menghasilkan karya di bidang fikih dan hadis, Imam
Ahmad juga menyampaikan pemikiran-pemikiran di bidang lain
seperti di bidang agidah dan politik. Pemikiran dan pendiriannya
tentang Alquran sebagai kalam Allah yang gadim menyebabkan dia
disiksa dan dipenjara pada masa pemberlakukan mihnah pada masa
khalifah al-Ma'mun, al-Mu'tashim, dan al-Watsig. Ketiga khalifah itu
menyetujui pendapat Mu'tazilah tetang kemakhlukan Alquran dan
memaksakan pendapatnya kepada umat Islam, terutama para gadhi
dan ulama (Ismail, 1985: 342: 343).

Fikih Ahmad bin Hanbal dan Metode Itimbath Hukumnya

Meskipun Imam Hanbal banyak membahas dan mengeluarkan
fatwa dalam bidang fikih tidak ditemukan kitab-kitab fikih orisinil
karya Imam Ahmad. Imam Ahmad memang tidak membukukan
fatwa-fatwa fikihnya dan tidak pula mendiktekan fatwa-fatwa tersebut
kepada murid-muridnya. Ini adalah kebijakan dan prinsip Ahmad.
Suatu ketika seseorang yang hadir dalam majelis Ahmad mencatat
fatwa-fatwanya. Ahmad berkata: "Jangan kamu tulis pendapatku. Bisa
saja aku berpendapat pada hari ini, lalu aku ubah besok”. (al-Jundi,
1970: 279). Warisan fikih Imam Ahmad diperoleh melalui aktivitas
para murid dan pengikutnya yang diyakini sebagai presentasi dari
pemikiran fikih Imam Ahmad.

Pemikiran fikih Imam Ahmad sangat dipengaruhi oleh
kedalaman pengetahuannya tentang hadis. Hadis menempati posisi
sentral, di samping Alquran dalam mazhab fikihnya. Dia menentang



Marzuki, Ahmad bin Hanbal...

keras pendapat yang berdasarkan kepada Alquran semata dengan
mengabaikan hadis. Tetapi bukan berarti Imam Ahmad bersikap
pesimis dalam menerima hadis. Hadis-hadis diseleksinya dengan
ketat, terutama hadis-hadis hukum. Hadis-hadis yang tidak berkaitan
langsung dengan masalah hukum, dia memperlonggar seleksi
penerimaannya. Imam Ahmad dapat menerima hadis dha’if sebagai
hujjah dalam masalah fadha'il al-'amal, selama kedhaifannya bukan
karena perawinya pembohong. (Dahlan, 1996: 513). Abdul Wahab,
salah seorang murid Imam Ahmad, menggambarkan keluasan
pengetahuan Ahmad tentang hadis dan intensitas penggunaan hadis
dalam fatwa-fatwa Imam Ahmad dengan berkata: "Saya belum pernah
melihat orang seperti Ahmad. Dia ditanya mengenai 60.000 masalah,
lalu dia jawab dengan haddatsana ... ahkbarana...." (al-Jundi, 1970,
254). Maksudnya Ahmad menjawab semua masalah tersebut dengan
memakai hadis.

Karena keteguhan dan intensitas Ahmad menggunakan hadis,
maka mazhab fikihnya dikenal dengan mazhab fikih al-sunnah. (al-
Qaththan, 1989: 245).

Ahmad berprinsip bahwa fatwa harus berdasarkan dalil-dalil
yang bisa diterima dan dipertanggungjawabkan. Dia menentang fatwa
tanpa dasar yang kuat atau fatwa yang berdasarkan pemikiran saja.
Ahmad menasihati murid-muridnya: :jauhilah memsberi fatwa dalam
masalah yang tidak ada tuntutannya"”. Abu Bakar al-Marwazy —murid
Ahmad-pernah menanyakan suatu masalah yang belum jelas bagi
Ahmad sendiri. Ahmad secara terus terang menjawab: "saya belum
mengetahui”. (al-Jundi, 1970: 271).

Ahmad memiliki metode sendiri dalam menginstimbathkan
hukum. Metodologi fikih Ahmad dapat disarikan dari fatwa-fatwa
fikih yang disampaikan murid dan pengiktunya. lbnu Qayyim dalam
kitabnya I'lam al-Muqgi‘in menjelaskan lima dalil yang menjadi dasar
istimbath hukum Ahmad, vyakni 1) Nash (Alguran dan Sunnah
marfu'ah), 2) Fatwa sahabat yang tidak ada perselisihan di antara
mereka, 3) Fatwa sahabat yang diperselisinkan di antara mereka, 4)
Hadis Mursal dan hadis dha'if, dan 5) Qiyas. Dalil-dalil tersebut
digunakan dengan urutan prioritas.

111



Jurnal Hunafa Vol. 2 No. 2 Agustus 2005: 107-118

Nash Alquran dan Sunnah

Alquran dan Sunnah disebutkan secara bersamaan dan pada
tempat yang sejajar di peringkat pertama urutan sumber dan dalil
hukum. Keduanya mempunyai hubungan timbal balik yang erat.
Kehujjahan sunnah ditetapkan melalui agidah, sementara itu sunnah
sendiri merupakan penjelasan bagian Alguran. Meskipun demikian
pada hakekatnya sunnah ditempatkan pada peringkat kedua.

Apabila Ahmad menemukan nash dalam Alquran atau sunnah,
maka ditetapkan hukum berdasarkan dalil tersebut. Dia tidak
mempertimbangkan dalil lain yang mungkin memiliki perbedaan
dalam penunjuk hukum dengan nash-nash tersebut, meski berupa
fatwa sahabat sekalipun. Misalnya, Ahmad tidak menerima fatwa
Mu'az bin Jabal dan Mua'awiyah yang membolehkan seorang muslim
mewarisi harta orang kafir, sebab bagi Ahmad sudah cukup jelas dan
shahih hadis yang melarang hubungan kewarisan antara muslim dan
kafir karena perbedaan agama (Musa, 1953: 167).

Fatwa Sahabat

Apabila para sahabat mengeluarkan fatwa tentang suatu masalah
hukum dan tidak terdapat perbedaan pendapat di antara mereka, maka
Ahmad menerimanya sebagai sumber dan dalil hukum setelah al-
Qur'an dan Sunnah. Meskipun tidak terdapat perbedaan pendapat,
Ahmad tidak menyebutnya sebagai ijmak. Ahmad lebih suka
menyebutnya dengan fatwa sahabat. (Qaththan, 1989, 245).

Ketika Ahmad tidak menemukan fatwa sahabat seperti di atas,
Ahmad mencari fatwa yang diperselisihkan di kalangan sahabat
dengan memiliki fatwa yang lebih sesuai dengan Alquran dan
Sunnah, Pada hakekatnya Ahmad juga memakai fatwa tabi'in apabila
tidak ditemukan fatwa yang dikemukakan sahabat. (Zahra, t th.: 492).

Hadis Mursal dan Hadis Dha'if

Dalil dan sumber hukum selannjutnya menurut Ahmad adalah
hadis mursal dan hadis dha'if. Ahmad membagi tingkatan hadis
ditinjau dari kualitas perawinya kepada hadis shahih dan hadis dha'if.



Marzuki, Ahmad bin Hanbal...

Hadis dha'if yang dimaksud Ahmad tidak sama dengan hadis dha'if
dalam pengertian ilmu hadis yang membagi hadis kepada, hasan dan
dha'if. Hadis dha'if versi Ahmad dapat dikelompokkan kepada hadis
Hasan dalam kategorisasi hadis dalam ilmu hadis dewasa ini (Kholil,
1955: 212). Menurut Ibnu Qayyim, sebagaimana dikutip oleh Abu
Zahra, hadis dha'if pada versi Ahmad bukanlah hadis bathil atau hadis
mungkar. Pada hadis tersebut tidak ada kerusakan pada periwa-
yatannya sehingga tidak boleh dijadikan dalil hukum. Hadis dha'if
yang dimaksud adalah hadis yang perawi-perawinya tidak sampai
kepada derajat tsigah dan tidak pula jatuh kepada iltiham
(rusak/jelek). Sedangkan hadis mursal adalah hadis yang tidak
disebutkan perawinya pada tingkat sahabat. (Zahrah, t.th.: 492).

Qiyas

Apabila Ahmad tidak menemukan dalil hukum dalam Alquran
Sunnah, fatwa sahabat dan tabi'in, serta hadis mursal dan hadis
dha'if, maka Ahmad menggunakan giyas. Penggunaan giyas ini
dilakukan dalam keadaan terpaksa, dalam arti tiada dalil-dalil lain
seperti yang disebut di atas.

Di samping menggunakan ke lima dalil dan sumber hukum yang
dijelaskan Ibnu Qayyim di atas, menurut Abu Zahra, Imam Ahmad
juga menggunakan dalil atau sumber lain seperti ijmak, al-mashalih,
istishlah, zara'i dan istishlah. Abu Zahra mencoba mengemukakan
pandangan Imam Ahmad dalam penggunaan dalil-dalil dan sumber-
sumber hukum tersebut. (Zahrah, t.th.: 495-499).

Ijmak

[jmak merupakan kesepakatan para mujtahid dalam suatu masa
tentang suatu hukum syarah berdasarkan dalil-dalil dari Alquran dan
Sunnah (dan juga giyas menurut sebagian fugaha'). ljmak dari segi
lapangan hukumnya terbagi dua. Pertama, ijmak tentang dasar-dasar
kewajiban seperti jumlah raka'at salat, puasa dan haji. Barang siapa
yang mengingkari ijmak ini berarti mengingkari masalah-masalah
agama yang harus diketahui secara pasti dan berarti telah keluar dari

113



Jurnal Hunafa Vol. 2 No. 2 Agustus 2005: 107-118

Agama; kedua, Ijmak di luar masalah-masalah di atas seperti ijmak
para sahabat tentang kewajiban membunuh orang yang murtad.

Ahmad membagi ijmak kepada dua, pertama, ijmak al-'ulya,
yaitu ijmak para sahabat. Ijmak ini bisa dijadikan hujjah karena sesuai
dengan Alquran dan sunnah shahihah, sebab tidak mungkin para
sahabat mengingkari sunnah sahihah, sedangkan mereka adalah
perawi-perawi; kedua adalah pendapat yang masyhur yang tidak
diketahui ada yang menyalahinya, sehingga disebutkan dengan istilah
"ijma"”. Ahmad menolak pemberian istilah ijmak terhadap kategori
kedua ini, sebab bila kemudian diketahui ada pendapat yang berbeda,
maka batallah statusnya sebagai ijmak. Tentang hal ini, putra Ahmad-
Abdullah—menyampaikan ucapan Ahmad: "Siapa yang mendakwakan,
terjadinya ijmak, maka dia telah berdusta. Sesungguhnya tabiat
manusia adalah berbeda pendapat. Ada pendapat yang diketahui dan
ada pula yang belum diketahui oleh seseorang. Untuk itu bila ditemui
kesamaan pendapat yang masyhur, hendaklah katakan "Saya belum
mengetahui ada pendapat yang menentangnya".

Al-Mashalih

Yang dimaksud adalah al-mashalih al-mursalah, yakni kemash-
lahatan yang tidak ditemukan dalilnya dalam Alquran maupun sunnah.

Ahmad menerima al-mashalih al-mursalah sebagai dalil hukum,
sebab menurutnya para sahabat juga menggunakannya. Ahmad
banyak menggunakan mashlah dalam masalah al-siyasah al-
syar'iyyah, misalnya memperberat hukuman bagi orang yang
meminum minuman keras pada siang hari di bulan Ramadan.
Kalangan Hanabilah mengikuti sikap Ahmad ini. Mereka antara lain
berfatwa bolehnya memakan pemilik rumah untuk menampung tuna
wisma jika rumah tersebut memungkinkan untung menampung tuna
wisma tersebut.

Menurut Abu Zahra, al-mashlahah al-muraslah yang diambil
Ahmad sebagai dalil hukum pada dasarnya termasuk ke dalam bab
giyas yang telah diperluas maknanya. Al-mashlahah al-mursalah di
giyaskan kepada al-mashlah al-mu'tabarah pada fikih Islam umum
yang tercakup dalam keseluruhan nash, bukan dalam suatu nash



Marzuki, Ahmad bin Hanbal...

tertentu. Oleh sebab itu, penggunaannya sebagai dalil hukum
dikemudiankan dari hadis mursal dan hadis dha'if serta hanya
digunakan dalam keadaan terpaksa.

Istihsan

Istihsan dalam mazhab Hanafi adalah penerapan hukum
terhadap suatu masalah yang belum ada hukumnya dengan mencari
bandingannya dalam dalil Alquran, sunnah, ijmak atau hukum darurat
dengan cara berpaling dari giyas zhahir (nyata) kepada giyas agwa
(lebih kuat). Menurut Abu Zahrah, tidak mungkin Ahmad menolak
istihsan, sebab proses pengambilan hukumnya tetap berdasarkan nash,
ijmak atau tunduk kepada hukum darurat.

Jika ditinjau dari mazhab Maliki, istihsan termasuk cara
pengambilan hukum berdasarkan mashlahah dengan cara berpaling
dari kaedah yang sudah tetap. Menurut Abu Zahrah, karena Ahmad
juga menerima mashlahah sebagai dalil hukum maka tidak mungkin
mereka menentang istihsan.

Al-Zari'ah

Zari'ah berarti washilah, yaitu atau perantara yang menghasilkan
dan menyebabkan terwujudnya suatu perbuatan hukum tertentu.
Menurut Ahmad dan pengikutnya, bilamana Syari’ memerintahkan
sesuatu, berarti juga memerintahkan wasilahnya. Begitu pula bila
Syari* melarang sesuatu, berarti melarang wasilahnya. Dengan
demikian zari'ah memainkan peranan penting dalam pertimbangan
hukum mazhab Hanbali.

Istishab

Istihsab adalah melanjutkan pemberlakuan hukum yang sudah
ditetapkan sampai ada dalil yang merubahnya.

Mazhab Hanbali menggunakan dalil ini dalam istimbath hukum.
Misalnya mereka menggunakan kaidah fikih dalam masalah-masalah
agad, syarat dan lain-lain.

115



Jurnal Hunafa Vol. 2 No. 2 Agustus 2005: 107-118

Perkembangan Fikih Mazhab Hanbali

Sebagaimana telah dikemukakan, Ahmad tidak membukukan
fatwa-fatwa fikihnya. Namun demikian, bukan berarti tidak ada karya
tulis yang diterima dari Ahmad. Ada beberapa kitab yang dikarang
atau dinisbatkan kepada Ahmad, antara lain; Musnad, Tafsir al-
Qur'an, al-Nasikh wa al-Mansukh, al-Mugaddam wa al-Muakhkhar,
al-Qur'an, Jawabat al-Qur'an, al-Tarikh, Manasik al-Kabir, Manasik
al-Shagir, Tasauf al-Rasul, al-'lIllah dan al-Sholah.

Oleh karena minimnya warisan tertulis fikih Ahmad, maka
penyebaran mazhab Hanbali lebih banyak dilaksanakan melalui
kegiatan para murid dan pengikutnya. Di antara Ahmad yang berjasa
benar dalam pengembangan dan penyebaran mazhab Hanbali adalah
antara lain Shaleh dan Abdullah bin Ahmad ibn Hanbal. Ahmad ibn
Muhammad ibn Hani' Abu Bakar al-Atsran, Abd. Malik ibn Hajjaj Abu
Bakar al-Marwazi, Harab ibn Ismail al-Handhali al-Kirmani, dan
Ibrahim ibn Ishaq al-Harbi. Pada generasi selanjutnya muncul dua
orang pengikut Ahmad, yaitu Umar ibn al-Husein al-Khiraqi dan Abd
al-Aziz bin Ja'far Ghulan al-Kallal. Al-Khalal inilah yang paling
berjasa mengodifikasi dan menyebarkan fikih mazhab Hanbali (Al-
Shiddiqgie, 1973: 284: 287). Al-Khallal menulis koleksi fikih mazhab
Hanbali dalam suatu kitab berjudul a/-Jami’ al-Kabir. Kitab ini terdiri
dari 20 Juz. (Sirry, 1995: 121). Sayangnya, kitab ini masih dalam
bentuk manuskrip dan sekarang tersimpan di perpustakaan di
Inggris. Kitab mazhab Hanbali yang terkenal lainnya adalah
Mukhtasar al-Khiraqi, karya Abu Qasim Umar ibn Husen ibn Hanbal.
Buku ini banyak disyarah para ulama, antara lain kitab syarah ibn
Qudamah berjudul a/-Mughni. (Dahlan, 1996: 516).

Ahmad, sesuai dengan tempat lahir kediamannya, menjadikan
Baghdad sebagai basis pengajaran dan penyebaran mazhabnya. Di
kota yang terkenal dengan kecenderungan terhadap aliran ra'yi ini,
Ahmad justru menyebabkan fikih yang berorientasi kepada hadis.
Oleh sebab itu wajar jika pengikut mazhab Hanbali tidak begitu
banyak. Dari Baghdad, mazhab ini berkembang ke Syam dan Mesir.
Pada saat itu mazhab Hanbali sekarang tersebar di Jazirah Arab,



Marzuki, Ahmad bin Hanbal...

Palestina, Syiria, dan Irag. Jumlah total penganutnya sekitar 10 juta
orang menurut perhitungan tahun 1988. (Yanggo, 1997: 145-146).

Penutup

Sosok Imam Ahmad sebagai seorang Muhaddis dan sekali fakih
tidak dapat dipungkiri. Kitab al-Musnad menjadi bukti monumental
kepakarannya di bidang hadis. Sedangkan keahliannya di bidang fikih
dapat ditelusuri terutama dari kegiatan para murid dan pengikutnya
yang sangat berjasa mengumpulkan, mereformulasi, mengodifikasi
dan mengembangkan fatwa-fatwa fikih Imam Ahmad.

Pemikiran fikih Imam Ahmad sangat dipengaruhi oleh hadis dan
keluasan pengetahuannya tentang hadis. Hal ini terlihat jelas dari
penempatan posisi hadis dalam ushul fikihnya dan intensitas
penggunaan hadis dan fatwa-fatwanya. Oleh sebab itu corak
pemikiran fikih Ahmad Ibn Hanbal disebut juga dengan fikih sunnah.

Daftar Pustaka

Dahlan, Abdul Azis (ed.). 1996. Ensiklopedi Hukum Islam. Jilid I-11.
Cet. | Jakarta: PT. Ichtiar Baru VVan Hoeve.

Ismail, Sya'’ban Muhammad. 1995. al-Tasyri al-Islami: Mashadiruhu
wa Athwaruhu. Kairo Maktabah al-Nahdhah al-Mishriyah.

Jundi, Abd. Al-Halim. 1970. Ahmad Ibn Hanbal Imam Ahl al-Sunnah.
Uni Emirat Arab. Al-majlis al-A'la li Syuun al-Islamyyah.

Kholil, Munawar. 1995. Empat Serangkai Imam Mazhab. Jakarta:
Bulan Bintang.

Musa, Muhammad Yusuf. 1953. al-Madkhal li al-Dirasah al-Figh al-
Islamy. Misra: Dar al-Ma'ari

Qaththan, Manna' Kholil. 1989. al-Tasyri wa al-Figh fi al-Islamy:
Tarikhan wa Manhajan: Misra; Dar al-Maarif.

Sayis, Muhammad Ali. t.th. Tarikh al-Figh al-Islamy. Mesir: Matba'ah
Muhammad al-Shabih.

117



Jurnal Hunafa Vol. 2 No. 2 Agustus 2005: 107-118

Shiddigie, TM. Hasbi, 1973, Pokok-pokok Pegangan Imam Mazhab
dalam Membina Hukum Islam. Jilid | Cet. I, Jakarta: Bulan
Bintang.

Sirry, Mun'im A, 1995. Sejarah Figh Islam. Sebuah Pengantar. Cet. |
Surabaya: Risalah Gusti.

Yanggo, Huzaemah Tahido. 1997. Pengantar Perbandingan Mazhab.
Cet. I; Jakarta: Logos.

Zahrah, Muhammad Abu. t.th. Tarikh al-Mazahib al-Islamiy fi al-
Siyasah wa al-Agigah wa Tarikh al-Mazahib al-Fighiyyah.
Kairo: Dar al-Fikr al-Araby.



